#### CONSELHO NACIONAL DE PESQUISAS

### INSTITUTO NACIONAL DE PESQUISAS DA AMAZÔNIA

### BOLETIM DO MUSEU PARAENSE EMILIO GOELDI

#### NOVA SÉRIE

BELÉM — PARÁ — BRASIL

ANTROPOLOGIA

N.º 4

JULHO DE 1959

#### AGRICULTURA DOS ÍNDIOS MUNDURUKÚ \*

PROTÁSIO FRIKEL Museu Goeldi

- I. CONHECIMENTOS ATUAIS SÔBRE A AGRICULTURA DOS MUNDURUKÚ
- II. A "TÉCNICA DA ROÇA"
- III. FATORES SOCIAIS
- IV. TERMINOLOGIA INDÍGENA

## I. CONHECIMENTOS ATUAIS SÖBRE A AGRICULTURA DOS MUNDURUKO

O que sabemos sôbre a agricultura dos Mundurukú, é pouco, e baseia-se, em sua mór parte, nos relatos dos viajantes do século passado. Já naquêle tempo, os Mundurukú, eram apresentados como um povo possuindo um certo gráu de agricultura primitiva. Esses falam dos Mundurukú, como habitantes das margens do rio Tapajós e já num primeiro estágio de aculturação ao ambiente dessa época. Tratam do assunto "agricultura" como se fosse um elemento cultural antigo entre êstes indios. E talvez tenha sido mesmo assim, pois não poderemós afirmar o contrário,

<sup>(\*)</sup> A maior parte das notas que seguem, foram colhidas em 1957, durante uma estada de dois mêses entre os índios da Missão Franciscana do Cururú e das vizinhanças. Meus informantes principais foram os Mundurukú Tomé, Cirilo e Antônia. Mas também aos Padres da Missão devo vários apontamentos de valor, pelo que lhes fico grato.

embora certas tradições mito-lendárias dos Mundurukú deixem transparecer que nem sempre êles foram um povo habituado ao cultivo de plantas. Isto, porém, em passado remoto, não mais controlável por nós de hoje. Em tempos históricos, desde que entraram em contacto com os civilizados e se tornaram conhecidos, vêmo-los cultívar roças e fazer farinha. É certo que os Mundurukú ficaram mais famosos como guerreiros, pois dada a ocasião, não hesitavam em atacar até cidades como Santarém (1780) e Gurupá (1784). (1)

Mas na medida que o domínio colonial se firmou, e diminuiram as atividades guerreiras, parece ter aumentado a tendência desses índios para uma vida mais estável e para uma agricultura mais extensa e diversa. Nêsse sentido, creio, devem ser entendidos os textos que encontramos. Embora não de todo acordes, os escritores viajantes deixam entrever um desenvolvimento nas técnicas de cultivo desses índios.

Martius, falando de um modo geral das tribus Tupí do alto Tapajós, incluindo os Mundurukú, considera-as, justamente por causa dêstes princípios de agricultura, como sendo semi-nômades. Diz êle: "Dedicam-se a uma primitiva agricultura e, por isso, em sentido próprio, não são nômades; as suas malocas todavia, não ficam invariáveis no mesmo lugar" (2). Monteiro Baena testemunha que, inicialmente, nos anos depois da pacificação dos Mundurukú, a sua tendência para a agricultura não foi muito grande nem intensa. Referindo-se aos "Mundrucús" descidos e aldeiados no rio Maué-assu e na posterior Missão de Vila Nova da Rainha, em 1800 e 1803, respectivamente, conta que êles... "exhibiam pouca inclinação a fabricarem roças de farinha" (3).

Martius, posteriormente, dando notícias mais extensas sôbre os Mundurukú, não fala de cultivo qualitativo ,refere-se apenas à produção quantitativa das roças, isto é: indica o grande volume de farinha produzida pelos Mundurukú do Tapajós, mas

<sup>1.) -</sup> Horton, 1948:272-273.

<sup>2) — &</sup>quot;Sie treiben einen nothduerftigen Landbau, sind daher im strengeren Sinne keine Nomaden; doch bleiben ihre Niederlassungen nicht unveraenderlich an derselben Stelle". Martius, 1867:201.

<sup>3) -</sup> Monteiro Baena, 1843:283

desconhece ou pelo menos não menciona as variedades das plantas cultivadas por êles, embora sem dúvida tenham cultivado mais do que o algodão e a mandioca citados. Atribui êle êste desenvolvimento quantitativo ao poder ou à fôrça guerreira da tribo que, por meio dela, protegia as suas lavouras contra ataques, roubos ou devastações frequentemente realizadas por outras tribos, especialmente os Mura. Martius diz assim: "Nas artes de agricultura, os Mundurucú sòmente parecem estar desenvolvidos em comparação aos outros, enquanto o poder da numerosa e belicosa tribo (...) dá mais segurança às plantações e porque a população, um tanto densa, não pode mais ficar dependendo ûnicamente de caça e pesca. Plantam um pouco de algodão e muita mandioca, cuja farinha, empacotada em cestos e folhas largas de palmeiras..., costumam vender aos navegantes do Tapajós, desde que entraram em contácto pacífico." (4)

(Gostaria de intercalar aquí a pergunta: conhecia Martius tradições a respeito de uma era pré-agrícola dos Mundurukú? Parece, pois escreve no texto acima citado: "... a população, um tanto densa não pode mais ficar dependendo ùnicamente da caça e da pesca."; o que pode dar a conhecer um estado anterior dos Mundurukú como caçadores e coletores mas não agricultores.)

Ainda da mesma época, mais ou menos, temos o testemunho de Bates que em vários lugares do seu livro, embora muito à margem, fala dos Mundurukú como agricultores e bons trabalhadores; aponta a fertilidade da terra e o relativamente pouco esfôrço que o índio tem de empregar para produzir o necessário

<sup>4) —</sup> Martius, 1867:390 "In den Kuensten des Landbaus scheinen die Munduruku nur insoweit Andern voranzustehen, als die Macht des zahlreichen und kriegerischen Stammes... den Pflanzungen mehr Sicherheit verleiht, und die etwas gedraengtere Bevoelkerung nicht mehr bloss von Jagd und Fischerei abhaengig seyn kann. Sie bauen etwas Baumwolle und viel Mandioca-Wurzel, deren Mehl, in Koerbe und breite Blaetter von Palmen... verpackt, sie an die Schiffer im Tapajôz zu verhandeln pflegen, seitdem sie in friedlichen Verkehr getreten sind...".

para a vida; conta de grandes roças dos Mundurukú que viu no Cuparí e como as mulheres fabricam farinha; relata que os Mundurukú mantém um certo comércio de farinha com os regatões do Tapajós e menciona, afinal, que além de mandióca plantam macacheira, batata dôce e cana. (5)

Do século atual quase não temos fontes sôbre os Mundurukú. A Missão Franciscana ainda não publicou sua documentação sôbre êstes índios e o trabalho de R. Murphy que também pelos anos de 1952-1953, estudou essa tribu, com exceção de alguns ensaios, ainda não nos chegou às mãos. Assim, os nossos conhecimentos baseiam-se, pràticamente, sôbre as escassas notícias dos autores acima citados. Só Gonçalves Tocantins parece ter dado mais algumas referências a respeito da agricultura dos Mundurukú. Mas a sua obra, no momento, não está ao meu alcance.

O Handbook of South American Indians resume o assunto nestas poucas linhas: "Os Mundurukú vivem em parte da lavoura, em parte de caça, pesca e coleta. A lista de Tocantins (1877) a respeito das plantas cultivadas por êles, inclue duas espécies de mandioca, batata dôce, ananaz, cana, várias pimentas, feijão e algumas espécies de bananas. Outros autores mencionam algodão, tabaco e genipapo. Tocantins enumera perto de trinta plantas não-cultivadas, mas utilizadas na economia Mundurukú" (6).

E a isso limita-se, mais ou menos, o que se sabe sôbre a agricultura dêsses índios. O presente artigo, portanto, quer ser tentativa de uma ampliação dêstes conhecimentos, embora o autor bem saiba que em muitos pontos e especialmente quanto à técnica de fazer as plantações ,o sistema Mundurukú não difere grandemente do de outras tribus da região, ou da Amazônia em

<sup>5) --</sup> Bates, 1944, in passin.

<sup>6) —</sup> Horton, 1948:273 — "The Mundurucu subsist partly on horticulture and partly on hunting, fishing and gathering. Tocantins' (1877) list of plants cultivated by them includes two species of manioc, sweet potato, pineapple, sugarcane, various peppers and beans, and several species of bananas. Other authors mention cotton, tobacco, and genipa. Tocantins names some 30 noncultivated plants utilized in Mundurucu economy".

geral. À experiência prática no assunto ensina que a agricultura entre os índios das selvas da Amazônia permite ligeiras variantes, mas não diferenças essenciais.

#### II. A "TÉCNICA DA ROÇA"

Considerando a agricultura entre os índios Mundurukú como um complexo da sua cultura, notam-se sem dificuldades, dois elementos distintos. O primeiro é o elemento puramente material, manual ou técnico, do qual falaremos nesta parte. O segundo é constituido por vários fatores sociais que determinam a agricultura não como trabalho ou fator morto, sem influência, ou como um complexo isolado dentro da tribu, e sim, como algo que faz parte integrante da vida tribal, algo do qual depende, hoje em dia, o bem-estar da comunidade e da família. Nêste sentido, a própria agricultura torna-se um fator social da vida ndígena. (7)

Todo o processo dos trabalhos agrícolas indígenas, notadamente a aplicação e execução do que poderíamos chamar de "técnica da roça", está baseado em normas fixas, tradicionais, as quais, por sua vez, são determinadas pelos dados impostos pela natureza como clima, época, acidentes de terreno, etc., e também pelo seguimento lógico dos próprios serviços agrícolas

<sup>7) -</sup> Seja dada ainda a noção ou a idéia que o índio, faz do conceito "roça" (ko). Para êle "roça" é, essencialmente, a plantação de maniva, ou em sentido mais geral, de tubérculos, como a macacheira, o cará, a batata dôce, o tajá, etc. Éste conceito assim restrito, deriva-se provavelmente, dos tempos quando os tubérculos, e principalmente a maniva, eram as únicas plantas cultivadas. Hoje, naturalmente, o Mundurukú dispõe de muito maior número de vegetais cultiváveis que planta na mesma roça de maniva. Falando dêstes produtos, êle mesmo as mais das vêzes, amplia o conceito de "roça" por expressões que, ao nosso comum entender, seriam desnecessárias, como por exemplo: "o gerimum que tenho na minha roça de maniva", etc. Tendo feito plantações de produtos que não são tubérculos, por exemplo: só de milho, êle, de antemão, explica o assunto, falando em "roça de milho" ou plantação de milho, etc. Mas "roça", como têrmo absoluto e em sentido próprio, para êle, automàticamente, é a roça de maniva. Sôbre a dupla designação de roça por parte do homem e da muíher falaremos ao tratar dos fatores sociais.

que muito bem cabem dentro do seguinte esquema de desenvolvimento técnico de uma roça:

- 1. Escolher o terreno e a qualidade da terra.
- 2. Determinar o tamanho e a forma do novo roçado.
- 3. Brocar o terreno.
- 4. Derrubar a mata.
- 5. Queimar a derruba.
- 6. Encoivarar e queimar a coivara.
- 7. Cavar e plantar.
- 8. Primeira e segunda limpeza do roçado.
- ' 9. "Desmanchar" o roçado (arrancar a mandioca, colher a safra).
  - 10. Replantar a roça.

Vejamos agora êstes trabalhos, ponto por ponto.

1. ESCOLHA DE TERRENO E DA TERRA — O Índio é, por natureza, um homem prático. Pensando em fazer roça, naturalmente, olha para as circunstâncias que mais lhe podem facilitar o trabalho ou garantir-lhe um seguro crescimento da plantação. Por isso escolhe as terras que mais lhe favorecem a lavoura, pois nem todos os lugares são adequados para a roça. De preferência faz sua plantação em terreno levemente inclinado ou em ladeira suave para que a água das chuvas e das enxurradas possa escoar logo. Terras planas aceita sòmente quando o terreno é um tanto arenoso, permitindo que a água das chuvas vase para o subsólo e não fique estagnada na roça. Esta última razão é ao mesmo tempo o motivo, porque não faz roças em baixadas úmidas: as raízes, os tubérculos apodreceriam. Além disso, olha ainda se não existem sauveiros ou insetos daninhos no terreno escolhido. As formigas cortam todo o manival, estragando por completa a roça.

Mesmo achando um terreno em boas condições, levanta-se para o índio a questão: o que poderá plantar nêsse sólo. Em geral, possue um bom conhecimento das terras, das suas qualidades e pela experiência de gerações, sabe, quase intuitivamente, o que dela pode esperar. Com outras palavras, êle compreen-

de empiricamente, o que alí pode plantar e qual será o resultado. em condições normais. Pois desta apreciação depende, ao menos em parte, o tamanho de sua roça. Por repetidas provas vê o tipo da terra e dai tira as conclusões necessárias. ral. procede desta forma: Cava com o tercado um buraco e examina a terra. Desmanchando-a entre os dedos, conhece pêlo tato, a qualidade. Distingue três tipos: arenosa, barrenta e preta, admitindo certas oscilações ou tipos intermediários conforme a composição ou percentagem de barro ou areia. provas de terra em várias profundidades e extensões quando desconfia que sòmente se trata de uma camada fina ou para verificar até onde se prolonga. Da qualidade da terra depende também o tipo da plantação, ou em outro sentido: dependendo do que êle quer plantar, deve escolher um tipo de terra. em suas excursões de caça pela mata, o índio presta atenção ao terreno por onde passa para saber onde achar terra apropriada quando dela precisar. Como norma geral vale a seguinte regra:

terra arenosa: — bôa sòmente para a maniva; para outras plantações é inadequada;

terra barrenta: — bôa especialmente para maniva, tubérculos em geral e também para bananeiras; outras plantas não se desenvolvem muito bem nêste sólo:

terra preta: — bôa para tudo. Por isso sempre se procuram terras prêtas e a elas se dá preferência. É terra especial para tabacos

2. Tamanho e Forma da Plantação — Da qualidade da terra depende, como já em parte foi aludido, também o tamanho da roça. Achando êle a terra escolhida um tanto fraca, calculando que a safra será menos satisfatória, de antemão, faz a roça um tanto maior. Pela prática que adquiriu desde a juventude, calcula empiricamente a área necessária. Não usa para isso de medidas, à semelhança de nossos caboclos ("braças", "varas", ou cousa semelhante). Fiz várias tentativas para saber como o Mundurukú calcula o tamanho da roça a fazer. As respostas eram sempre as mesmas "...olhando, a gente já sabe..."

ou "...a gente, só vendo..." Se a família, com os anos, cresce ou se outros parentes vêm morar na mesma casa, então faz o roçado maior. O cálculo, é, portanto, essencialmente intuitivo, embora se baseie sôbre experiências práticas, colhidas durante gerações.

Hoje em dia, o índio geralmente planta um pouco mais do que precisa para seu uso, a fim de obter um saldo para melhorar sua situação (juntamente com o saldo da borracha por êle cortada), empregando-o na compra de roupas, rêdes, terçados, etc... A roça, portanto, lhe ajuda manter, nas atuais circunstâncias de aculturação, o seu equilíbrio econômico.

· Outra cousa que também, depende em parte dos acidentes do terreno, é a forma da roça. Mas aí já se manifestam outros elementos, especialmente, influências de aculturação néo-brasileira. O Mundurukú, podendo, dá preferência à forma tradicional que é a arredondada ou elíptica-ovalada. Assim os ancestrais faziam os roçados e assim são feitos até hoje, nas malocas dos campos. Ainda em 1957, podia-se distinguir muito bem essa forma de roça, sobrevoando de avião as malocas de Kabitutu e Pararokti. Mas, isto já não é regra de todo certa. conforme o terreno", me disseram. Maior que a influência do terreno, é, creio eu, a dos caboclos. E assim vêm-se plantações de formas variadas, alongadas, retangulares e até quadradas. Estas últimas predominam especialmente na zona do Cururú e do Tapajós, em zonas, portanto, onde o Mundurukú já não vive mais nas comunidades das malocas, e sim, em moradias isoladas. O desmembramento da comunidade e a emancipação da família Mundurukú do sistema de maloca reflete-se aqui como também em muitos outros aspectos de sua cultura.

3. Brocar — tyut tatabm — Brocar é a ação de cortar o mato miudo com o terçado, limpando o terreno da futura roça dos arbustos, árvores jovens e mato. Isto se faz em preparação ao serviço a seguir que é a derruba das árvores. Assim, os cortadores de paus têm mais liberdade de ação. Depois da queda dos troncos seria impossível limpar o terreno do mato baixo. Em geral faz-se a broca em três dias de trabalho e deixa-se passar um certo tempo, para o mato cortado secar.

4. À DERRUBA — yup chign ou yup chichign — Derrubar a mata é quase uma arte em si. Pois, para fazer uma derrubada em estilo, precisa-se de conhecimento e habilidade, de um olhar e cálculo certos, especialmente como as árvores vão cair ou como devem ser cortadas para cairem da maneira mais desejada. Há uma certa técnica na derrubada da mata: Escolhe-se (quando possível, num dos cantos ou, pelo menos, num dos lados mais altos do terreno), uma árvore maior e tira-se por uma linha imaginária, uma faixa que se vai alargando em forma de cunha. Cortam-se, dentro desta área, todos os troncos pela metade de seu diâmetro, mais ou menos, até o pau dar o primeiro estalido. Mas só por fim se corta aquela árvore maior. e esta, inteiramente, derrubando-a. Ela cai em cima das árvores vizinhas já meio cortadas, arrastando-as na queda, e por meio delas, todos os outros troncos daquela faixa escolhida e preparada. Com grande barulho cai assim logo uma tira de mata inteira, abrindo uma enorme clareira, num cumprimento de, às vezes 100 metros ou mais. Depois derrubam-se os paus que, por acaso, ainda ficaram em pé, como também os cantos que ficaram, "para acertar a linha" arredondando ou esquadriando o roçado. Mas "são só êstes que se cortam um por um".

A derrubada da mata se faz, geralmente, de abril para maio. Da determinação da época da derrubada depende a da broca que a precede por umas 2 a 4 semanas. Em média, os Mundurukú fazem a derruba de uma roça comum em três dias de trabalho.

5. A QUEIMADA — imapign — A mata derrubada para o novo roçado fica "descansando" durante dois meses ou mais, para secar bem. Os Mundurukú queimam seus roçados geralmente, pelo mês de agosto. Dão bastante tempo ao sol para secar até os troncos maiores. Este espaço, relativamente longo, é para que o roçado queime o mais completamente possível. A coivara ,então, se torna um trabalho fácil e ligeiro. Troncos que, por acaso, ainda restarem, depois da coivara, ficam alí mesmo e são utilizados, frequentemente, como fonte de lenha para a maloca ou casa. Via de regra, os Mundurukú têm roçados bem queimados.

Para tocar fogo, escolhem um dia de brisa em que o vento não esteja demasiadamente forte. Pois assim, a brisa fomenta o fogo, mas não o deixa passar rápido demais, ou só queimariam os galhos miúdos e folhagens, mas os troncos permaneceriam intáctos. O roçado ficaria sòmente chamuscado, mas não queimado.

Para incendiar a derruba, os Mundurukú servem-se de tochas, feitas de palhas sêcas ou de certos páus resinosos. Com elas distribuem o fogo em vários pontos do roçado. Se houver outras plantações ou até casas por perto, com perigo de passar fogo para lá, muitas vezes queimam primeiro uma estreita faixa de roçado que fica abaixo do vento, para que mais tarde, o fogo grande da roça encontre um aceiro e não passe para a mata ou casa vizinhas. Também preferem, em geral, queimar os roçados antes de tocar fogo nos campos, como é costume entre êles. Como afirmam, queimando os campos gerais em enormes extensões, atrairiam chuvas que prejudicariam a queimada das roças.

6. A COIVARA — Taipa é a coivara; encoivarar — taipa chign ou taipa chichign; queimar a coivara — taipa mapign ou simplesmente imapign, queimar.

Enquanto os galhos e troncos finos queimam dentro de horas ou de um dia, os troncos maiores levam mais tempo, ardendo lentamente. Chega a vez da coivara. Juntam-se e empilham-se ramagens, galhos e pedaços de troncos que não foram ainda queimados inteiramente, em cima dos troncos mais grossos, ainda fumegantes, para melhor destruí-los. Depois ateia-se fogo, novamente nesta coivara ,para reduzir à cinza as madeiras restantes, e desembaraçar o terreno para a plantação.

Como todo serviço de roça, a queimada, a coivara e a queimada da coivara, exigem prática e habilidade. Em caso contrário o índio obterá um roçado mal queimado.

7. CAVAR E PLANTAR — Em seguida, vem a época da plantação, nos meses de setembro ou outubro, conforme as primeiras chuvas. Homem e mulher vão juntos à nova roça, para plantar em comum. Plantar é um serviço conjugado e compõe-se de duas ações diferentes: cavar ou abrir a terra, e plantar

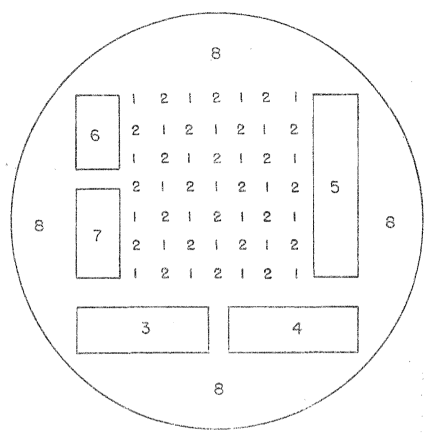
ou seja, enfiar os talos de maniva na terra. A primeira é serviço do homem; a segunda da mulher.

O homem cava ou abre um buraco na terra (ikudn). Faz isto mediante um "pau de cavar", que consiste numa vara forte, de mais ou menos 2 metros de comprimento e que está apontada na parte inferior. O homem empurra esta vara com força, no chão, num ângulo de 30 a 45 gráus, e endireitando-a para uma posição vertical, abre assim uma pequena cova, na qual a mulher que o acompanha, coloca dois, no máximo três talos de maniva (8) (masok taisabm ou masok ip maum). Tirando da cova a ponta da vara, ela pisa em cima para fechá-la e para apertar a terra, mas de maneira que as pontas superiores dos talos de maniva ficam fora para o desenvolvimento de galhos e de folhas. Pela influência da civilização, hoje em dia, os Mundurukú já usam enxadas e até ferros de cova. A distância das várias covas de maniva, é, avaliadamente, de um metro em média.

Não resta dúvida que os Mundurukú executam os trabalhos de sua lavoura dentro de um certo sistema, não só quanto as etapas na abertura da sua roça, como também no próprio plantio. Existe um seguimento na ordem de plantar a roça. No tempo entre a coivara e a época de plantar, geralmente já semeiam melancia que se desenvolve extraordinàriamente bem nessa terra recém-queimada. Só depois vão os tubérculos. Num esquema geral a ordem da plantação (embora nem sempre estritamente observada) é a seguinte:

- a) Cultura eventual de melancia (também jerimum ?)
- b) Plantação ou cultura definida de:
  - 1. maniva
  - 2. cará
  - 3. cana
  - 4. ananaz, abacaxí

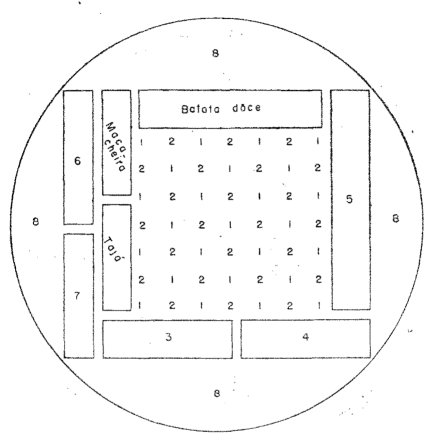
<sup>8) —</sup> Maniva chama-se a planta e é o nome genérico dêste vegetal (Manihot uitlíssima), enquanto as raízes, em forma de grandes tubérculos, são denominados "mandioca". As hastes da maniva, depois da safra, são guardadas para o novo plantio, ocasião em que são cortadas em pedaços de 20 cms, no máximo. Estes pedaços ou "talos de maniva" plantam-se na forma indicada, pois a maniva não se propaga por sementes.



I - Esquema da roça Mundurukú

- 5. timbó
- 6. arroz
- 7. milho
- 8. feijão, fava, jerimum, etc.

Outras plantas como a macaxeira, o tajá, a pimenta, etc., ajeitam-se nos cantos da roça ou ao lado, conforme as possibilidades e circunstâncias. Em todo caso é de notar que os tubérculos, especialmente a mandioca e o cará, ocupam o centro da plantação, enquanto as outras plantas cultivadas, que não são tubérculos, contornam a roça. Cará e mandioca são plantadas alternadamente como que num quadro de xadrez. Macaxeira, ba-



II -- Esquema da roça Mundurukú (ampliada)

tata dôce e tajá, plantam-se, ao contrário, juntos, não muito misturados com outras plantas de cultivo. Tomé, um dos meus informantes, desenhou-me um croquis esquematizado de uma roça. Os números aí registrados, referem-se aos já acima mencionados, no seguimento da plantação.

Em conexão com êste sistema de agricultura convém também mencionar as plantas de cultivo em geral. Deve-se fazer, então, uma distinção entre plantas que se cultivam na roça estritamente dita, e outras, especialmente fruteiras, fora da roça, em capoeiras, ao redor da casa, nos portos de canôa ou outros lugares de frequência ou acesso fácil. No primeiro caso trata-se de plantas de agricultura pròpriamente dita; no segundo, de uns começos de pomicultura embora muito rudimentar ainda. Seja dito também que de quase todas as plantas de cultivo, os Mundurukú conhecem variedades que sabem muito bem distinguir e cuja anotação com os respectivos nomes indígenas e científicos, se encontram na última parte dêste pequeno trabalho.

# a) Plantas cultivadas em roças:

maniva — masok, seis qualidades manicuera --- maso; manikue, duas qualidades macaxeira - makachi, duas qualidades cará — awai, onze qualidades batata doce — wechik, 4 qualidades tajá - de vários nomes (poririt, kurudyudyut), duas qualidades jerimum — yurumu; yurumu a, vários tipos melancia — borāchia, borāsia, três qualidades cana - kanya abacaxi, ananaz — ipara, cinco qualidades milho - mora, duas qualidades arroz — arúida fava, feijão - feijáu, wetoi, três qualidades mendubí - wenambone tabaco --- he; e curauá — ipara he

# Também:

pimenta — achi; achi a, quatro qualidades banana — aku, onze qualidades algodão — buru, duas qualidades urucú — tyuku; tyoku a mamão — asãu a, duas qualidades

# b) Plantas cultivadas fora da roça:

cuia, ua e; wa e jamarú — uai a; wai a frecha — opipa
café — kape; kape ip, várias qualidades
cacau — wadye, três qualidades
genipapo — warem ap; warem ap a
ingá — chiriri
limão — brimão, brimáu
laranja — yarai; yaral ip
manga — māga; māka, várias qualidades
cajú — murese, muroso, três qualidades

### Também :

pimenta — achi, achi a, quatro qualidades banana — aku, onze qualidades algodão — buru, duas qualidades urucú — tyuku; tyuku a mamão — asãu a, duas qualidades

Há, portanto, um pequeno grupo de plantas que se encontram tanto nas roças como fora delas: pimenta, banana, algodão, urucú e mamão.

Para algumas espécies de plantas, separa-se, frequentemente, um lote de terra ou faz-se um pequeno roçado à parte, assim por exemplo para o tabaco e o curauá,.

Além destas plantas úteis para a subsistência, os Munduruku têm ainda uma certa quantidade de vegetais que os caboclos chamam de "cheiro" e que usam na ocasião dos banhos, para dar ao corpo e, especialmente, ao cabelo um cheiro mais agradável. Umas poucas ervas também são cultivadas para fins medicinais. E outras, ainda, são utilizadas na prática de certas superstições e feitiços. Embora sabendo que êstes assuntos não têm ligação direta com a agricultura, faço esta ligeira menção, porque se trata também de "plantas de cultivo".

Dêsse ról vê-se que os Mundurukú devem ter tido bastante contácto com os civilizados e outras tribus para adquirir tal quantidade de plantas úteis. Como antigo "stock" de plantas cultivadas pelos indígenas nas florestas do Vale Amazônico, devem ser consideradas, em primeiro plano, os tubérculos. Outrossim

parece que o uso de algumas destas plantas tipicamente indígenas como p. ex. o do curauá ou da macaxeira, não é muito antigo. Pois uma série de tribus com o tipo de uma agricultura bem semelhante à dos Mundurukú, não conhece ainda o plantio de macaxeira nem de curauá. (9)

A primeira grande influência por parte da civilização deuse, sem dúvida, durante o século XIX, depois da pacificação dos Mundurukú, quando êles se fixaram nas margens do Tapajós. Através êsse contácto, quase tôdas as plantas cultivadas no Baixo Amazonas chegaram ao conhecimento dos Mundurukú, e foram, em sua maior parte, aceitas por êles. Também a antiga Missão do Bacabal deve ter tido alguma influência para êsse desenvolvimento. A penetração das novas aquisições agrícolas, como também a sua variada manutenção e utilização, foi rápida na sua expansão ao longo do Tapajós, mas muito lenta e vagarosa na sua expansão para os centros interiores e, especialmente para os campos gerais da Mundurucânia. O conhecimento e uso da farinha exemplificam êste processo. Antigamente, os Mundurukú desconheciam a farinha e fabricavam sòmente beijús. Hoje, também nas malocas dos campos, todos trabalham em farinha. Mas, como disse la farinha é uma aquisição relativamente recen-Meu informante Tomé, relatou-me o seguinte: "Minha avó me contou, um dia, que nos tempos de sua meninice, nas malocas (dos campos), ainda não sabiam fazer farinha. Faziam só beljú, que às vezes, até torravam em cima de (chapas de) pedra..." Isto há 80 anos passados, no máximo. Os Mundurukú do Tapaiós, porém, muito mais expostos ao contácto do civilizado do que os Mundurukú dos campos centrais, naquela época já conheciam muito bem a farinha e fabricavam-na até para o comércio. thus, Bates e outros, como já indicamos no início dêste trabalho. falam justamente da tão grande produção de farinha e do comércio de farinha que os Mundurukú do Tapajós mantiveram com os regatões de Santarém e do baixo rio. Parece óbvio, pois, que a penetração de elementos agrícolas na Tapajônia se deu num rit-

<sup>9) —</sup> Assim p. ex. a maior parte das tribus karib das Guianas Brasileiras não conhece o plantio da macaxeira, embora, em muitos pontos, o sistema de sua agricultura seja bastante semelhante ao dos Mundurukú.

mo bastante desigual e que no caso citado, nas malocas dos campos só muito mais tarde chegou-se ao uso do fabrico da farinha do que nas malocas do Rio Tapajós. Se isto se deu com o simples aproveitamento de uma planta já cultivada por êles, quanto mais a introdução de novas plantas. Aí, o processo talvez tenha sido mais lento ainda.

De aquisição recente, especialmente por influência da Missão Franciscana, fundada em 1911, no Rio Cururú, são produtos como o arroz, a fava e várias outras hortaliças que, principalmente, as Irmãs Religiosas cultivam, mas que, pelos índios, são adotadas sòmente em escala reduzidíssima. De árvores frutíferas chegaram-lhes nêstes últimos decênios: a mangueira, a laranjeira, o limoeiro, o cafeeiro e uma certa qualidade de cacaueiro. Outros produtos como milho, jerimum, etc., êles já conheciam, mas plantavam-nos em muito pequena escala

- 8. LIMPEZA OU CAPINAÇÃO Falamos da plantação. Faltam completar algumas notas sôbre os serviços de roça, depois de ser ela plantada. É claro que, depois de terminar a plantação pròpriamente dita, a roça precisa ainda de alguns cuidados. Não imediatamente, mas depois de algumas semanas, ou meses. É a capinação. Entre o plantio e a colheita, fazem-se, geralmente, duas limpezas na roça, capinando o terreno todo. Falam da primeira e segunda limpeza ou também da primeira ou segunda capinação. É feita, quase exclusivamente, a terçado (fação). Não existe época exatamente marcada para isso, porque depende muito do tempo (chuvas) e da necessidade. Fazer a primeira limpeza chamam: tip ogn; fazer a segunda é: karit ogn.
- 9. A SAFRA O índio usa mais da expressão regional "desmanchar o roçado" ou ainda "arrancar a mandioca" masok ta ogn. Dentro de um ano, a roça está madura e pode ser desmanchada. Arranca-se a mandioca à mão. Não se desmancha tôda roça de uma vez, e sim, conforme a necessidade. Para arrancar a mandioca precisa-se de alguma força e jeito. Muitas vezes, quando os tubérculos estão seguros no chão e êste é demasiadamente duro, o índio cava com o terçado ao lado das raizes para afrouxar a terra, e poder com mais facilidade, arrancar

a mandioca. O mesmo modo de empregar o terçado como instrumento auxiliar na extração de mandioca, usa-se também na colheita de outros tubérculos; cará, batata dôce, etc.

10. Replantar — yabi kudn ou warabm yup maum — Desmanchada a roça, isto e, terminada tôda a safra, abandonam o terreno e êste se torna capoeira. Quando a terra é muito bôa. tenta-se uma replanta. O terreno é novamente capinado, limpo e, se houver necessidade, queima-se alguns galhos ou arbustos pequenos, o lixo da roça. Procede-se à nova plantação. Esse processo de replanta é usado também em casos de urgência. quando ao índio por qualquer circunstância, ou doença, não foi possível fazer novo roçado. Quando se faz replanta para sòmente aproveitar a terra, quase sempre derrubam mais um novo roçado, embora pequeno. às vezes encostado, ampliando simplesmente o roçado velho. O índio sabe perfeitamente que o resultado de uma replanta é muito menor do que o de uma roça nova. Por isso tem que suprir a parte que a terra da replanta lhe negará. Frequentemente, a capoeira nova, a roca recém-desmanchada é aproveitada, simplesmente, para plantar um bananal, se a terra for apropriada.

A roça, hoje em dia, é indispensável para a vida do Mundurukú. Ele é ainda caçador, pescador, e coletor de frutas selvagens. Mas sem roça, êle não poderá mais viver. Ele mesmo acharia absurdo a idéia de subsistir sòmente de caça e coleta. Sabe aproveitar a sua roça e as plantas que nela cultiva, tirando delas uma série de subprodutos que lhe ajudam o sustento. (10)

# III. FATORES SOCIAIS

Sendo a agricultura uma das bases de subsistência da vida Mundurucu, não é de admirar que ela deixe os seus reflexos também na vida social da tribu. Manifestam-se certos fatores

<sup>10) —</sup> É bastante interessante uma comparação do sistema agrícola indígena com o do caboclo do Baixo-Amazonas. Wagley, em seu estudo de "Uma Comunidade Amazônica" (1957:100 ps), indica, em traços mais gerais, o mesmo processo de abertura de roça, plantio e cultivo, de lavoura afinal, entre a população cabocla de "Itá". Sejam mencionadas, aqui.

sociais, determinados ou influenciados pelo complexo de roça e agricultura. Pretendo referir-me, especialmente, à triplice relação de:

- 1. Roça e indivíduo: a divisão de trabalho;
- Roça e família: propriedade agrícola e auxílio mútuo;
- 3. Roça e grupo tribal: migração intraterritorial.
- 1. Roça e Indivíduo: a divisão de trabalho pelos sexos.

Entre índios, em geral, existe uma lei ou acôrdo, segundo o qual cada um é dono do que adquire, faz ou produz. Assim, estabelecem-se de antemão, para o indivíduo, certos direitos de exclusividade. Esta se manifesta por um princípio de divisão sexual do trabalho. Por exemplo, a matéria prima e os produtos de cestaria, são exclusividades e propriedade, do homem; o barro e artigo de olaria, da mulher. Pela tradição, o trançado é um trabalho feito sòmente pelos homens, a louça pelas mulheres. Em todos os setores da vida tribal, os trabalhos pertinentes a cada sexo são determinados por êsses princípios tradicionais. Dêles decorre o conceito de propriedade individual.

Também em tôda a cultura material dos Mundurukú, manifestam-se de modo claro, os dois cíclos de trabalho: o do homem e o da mulher. Esta divisão ergológica aquí só nos interessa enquanto diz respeito à agricultura. O assunto, porém, é um caso quase limítrofe, onde êstes dois cíclos de trabalho se tocam ligeiramente. Na agricultura há serviços exclusivos do homem, especialmente na fase inicial da preparação do roçado; e há serviços exclusivos da mulher, principalmente desde o momento

simplesmente uns têrmos-guias: escolha de terras e aproveitamento de capoeiras (:101), broca e derruba (:103), queima, coivara, e plantação (:104), principais plantas de cultivo (:102), culturas acessórias (104), replanta (:104. Esta comparação, de fato, justifica os dizeres do mesmo autor que no Baixo Amazonas "os métodos agrícolas básicos pouco mudaram desde o tempo dos aborígenes" (:101). Também os Tenetehara, tribu Tupí do Maranhão (Wagley e Galvão, 1949) usam de métodos e processos agrícolas em muitos pontos até idênticos aos observados entre os Mundurucú.

da plantação em diante; mas há também serviços conjugados, nos quais ambos os sexos participam, como na plantação de maniva. Aí o homem abre a cova com o pau de cavar e a mulher põe os galhos ou talos de maniva no buraco aberto e fecha-o, pisando em cima.

Cada etapa da plantação, tem assim os serviços determinados pelo sistema dos cíclos ergológicos. Um esquema oferece o seguinte quadro:

#### TRABALHOS

| do                                                                                                                                                                                                                                                               | da                                                                                                                                      |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| homem                                                                                                                                                                                                                                                            | mulher                                                                                                                                  |  |
| <ol> <li>Escolher a terra e o terreno</li> <li>Determinar o tamanho e a forma</li> <li>Brocar</li> <li>Derrubar a mata</li> <li>Queimar a derruba</li> <li>Encoivarar</li> <li>Queimar a coivara</li> <li>Plantar: abrir a cova</li> <li>—</li> <li>—</li> </ol> | Plantar: enterrar os talos de maniva Capinar a roça Fazer a segunda limpeza da roça Colhêr: arrancar a mandioca, des- manchar o roçado. |  |

Este esquema básico vale para os casos normais. Se houver grande necessidade, ou urgência no serviço, o homem pode ajudar, ocasionalmente, nos trabalhos de capinação, limpeza e até colheita. Mas por si, são serviços próprios da mulher e pertencem por direito, devido ao ciclo de trabalho, à mulher.

Esta divisão de trabalho, oferece ainda outro aspecto. Ela não existe sómente em relação ao preparo ou uso da plantação, também se refere à espécie das próprias plantas de cultivo. Aí também há certa exclusividade, por exemplo: só o homem planta e cultiva melancia, jerimum, mendubí, mamão, fava e feijão.

Mas, na maior parte das plantas ou sementes a serem cultivadas, aparece um serviço conjugado na forma já referida: o

homem abre a cova e a mulher coloca os talos ou sementes de maniva, cará, cana, milho, arroz, ananaz, bananeira, etc., etc.

Desta divisão do trabalho em dois ciclos, conforme o sexo,

Desta divisão do trabalho em dois ciclos, conforme o sexo, depende, também, a terminologia a respeito do conceito da roça. Existem dois têrmos para a roça: kat, diz o homem; ko, fala a mulher. Estas duas expressões não são pròpriamente, uma dupla designação para a roça e sim, indicam a roça enquanto é resultado do trabalho de um dos dois sexos. São designações parciais. Portanto, kat, expressão usada pelos homens, abrange os preparativos da roça até à plantação — o roçado, enquanto é trabalho do homem. Ko, têrmo das mulheres para a roça, abrange os trabalhos feitos pela mulher na roça, desde a plantação. Pêlo sentido básico poderiam traduzir-se êstes dois têrmos: kat como derruba e ko como plantação. Assim se torna mais claro porque a mulher nunca dirá por exemplo: que vai ao kat, à derruba, porque não é ela quem a faz, e sim, que vai ao ko, à plantação, porque, de fato, é ela quem planta. O mesmo dirá, vice-versa, o homem. Se, porém, há necessidade para o uso de um têrmo geral, impessoal, também os homens empregam a palavra ko, mas com a indicação respectiva de ser "dela" ou "da mulher", caso possa surgir um mal entendido.

# 2. Roça e Família: Propriedade Agrícola e Auxílio Mútuo

É claro que êste complexo de assuntos agrícolas deixa os seus reflexos na vida da família indígena, tanto dos Mundurukú que ainda vivem em comunidades no sistema antigo das malocas, como dos que se emanciparam dessa vida, formando com suas famílias núcleos próprios, de vida isolada, com casa e roça particulares. De fato, hoje em dia, é necessário fazer uma distinção:

- 1. entre os índios Mundurukú dos campos, em número de 250, uma minoria de, aproximadamente, um quinto do total de 1200, que ainda víve segundo o sistema tradicional de comunidades tribais, ou seja, em malocas;
- 2. entre os Mundurukú já mais ou menos aculturados, dos rios Tapajós, Cururú, Tropas, etc.

No primeiro grupo, dos campos, encontramos mais ou menos a forma primitiva ou tradicional do sistema agrícola Mundurukú: um sistema de trabalho coletivo à base de auxílio mútuo Murphy indica a situação atual nas malocas dos campos, dizendo: "Cada campineiro adulto do sexo masculino, tem sua própria roca que é limpa pelo esforco coletivo de todos os homens da aldeia e plantada de mandioca com a cooperação da aldeia inteira". (11) Este trabalho cooperativo, de fato, até certo gráu, existe nas malocas, e deve ser entendido dentro das normas da divisão de trabalho e suas bases jurídicas que se referem em primeiro lugar, ao direito à propriedade particular ou individual. Aquí, no assunto de roca, trata-se de um servico conjugado dos dois elementos sociais, masculino e feminino, e, dependendo dêles, dos respectivos ciclos de trabalho. Homem e mulher, porém. mesmo depois de casados, e formando, portanto, família, não perdem, pelo casamento, os seus direitos individuais de proprietários de sua parte da roça, pois o índio é essencialmente individualista, e não conhece direitos de propriedade em comum Para equilibrar esta situação, recorre a um conceito que poderiamos chamar de "direito de compensação", que se aplica ao usufruto da roça em comum : ao homem, à mulher e. naturalmente. aos filhos pelos quais são responsáveis.

Convém explicar mais à miudo êste assunto, a respeito da propriedade da roça.

Creio que seja necessário fazer uma distinção entre o proprietário da terra e o proprietário dos trabalhos feitos nesta terra, como também dos resultados obtidos.

A terra, nestas matas e mesmo dentro da área ocupada pela tribo, não tem pròpriamente dono. Todos podem fazer roça onde quiserem. Mas uma vez escolhida a terra, ela se torna propriedade por todo o tempo enquanto está produzindo, é então propriedade do homem. Depois de abandonada, porém, tornase outra vez, terra de todos e de ninguém, uma terra devoluta.

<sup>11) -</sup> Murphy. 1954:28.

(12). Existe, portanto, unicamente, um direito de propriedade transitório, enquanto está sendo utilizada; um direito que melhor se poderia chamar de uso ou de usufruto.

Este conceito é completado pelo outro aspecto da questão, quanto aos trabalhos e produtos da roça. Entra aquí o conjunto dos trabalhos de homem e de mulher (conforme os ciclos de trabalho), e a família, que já por si forma uma pequena comunidade, faz valer os seus direitos.

O conceito dêste direito de aparente propriedade em comum, deriva-se da divisão de trabalho entre homem e mulher. Pelo direito individual, cada um é dono e proprietário do que produz, faz, etc. O homem faz a roça, a derruba (kat) e é proprietário dela. A mulher, portanto, planta, estritamente dito, em propriedade alheia (a saber do homem ou marido) e paga-lhe o usufruto dêste direito, mais tarde, com produtos de sua plantação. Com outras palavras: em compensação pelo preparo da roca, feito pelo homem ou marido, êle pode comer também da plantação dela. Por outra parte, a mulher é dona da sua plantação e o homem ou marido não pode, pelo direito de propriedade individual, desfrutar da plantação alheia, mesmo sendo a da própria mulher. Adquire, porém, um certo direito, não de propriedade, mas de usofruto, na plantação, pelo trabalho de a ter possibilitado pela derruba da mata. A mulher, corresponde. pois, a obrigação de deixar o marido usufruir de sua plantação, dentro dos moldes da divisão do trabalho. Trata-se pois, de direitos (ou respectivamente, deveres) recíprocos que são normalizados e contrabalançados pelo direito de "compensação". E, relativamente à divisão de trabalho, êste direito de compensação é absolutamente necessário. O que faria o homem com a derruba sem poder plantar, o que é do direito da mulher? Sem o trabalho prévio do homem, ela só poderia plantar em quantida-

<sup>12) —</sup> Entre os Tenetehara, também tribo do grupo tupí, observa-se uma coisa bem semelhante. "Garden lands, that is to say, lands on which people have expanded labor, are either individual or group property. During the time a man still has crops on the site, it belongs to him. But as soon as he has harvested all his crops and abandoned the land to the secondary growth which begins to cover it, it may be used by anyone (Wagley e Galvão 1949:50).

des pequenas e por outra, por falta do preparo de terra, as plantas de cultivo não se desenvolveriam bastante. Em ambos os casos, os resultados seriam mesquinhos e o sustento da família, nesta parte, estaria periclitando. Resulta, daí, a necessidade dêste direito de compensação mútua.

Cada homem, ou, respectivamente, cada familia, faz sua roça própria e a possue com direitos de exclusividade. O dono, porém, pede auxílio de seus parentes ou dos homens do grupo com que convive, para o ajudarem nos serviços (broca, derruba, etc.), enquanto a mulher, mais tarde, pede, por sua vez, (mas nem sempre), o auxílio das mulheres para os serviços tipicamente femininos, no sistema da divisão de trabalho já mencionado (13). A comunidade auxilia o indivíduo, ou melhor, os membros se ajudam mútuamente; e cada um deve auxiliar os outros, quando chega a vez de fazer a roça. Existe pois, quanto a êste trabalho coletivo, um elaborado sistema de receita e recompensa em bases iguais. Recebem-se dias de trabalho e, mais tarde, paga-se êste auxílio recebido, da mesma forma, com dias de trabalho. Trata-se, portanto, de um amplo sistema de auxílio mútuo. É natural que o dono da nova roça achará o seu principal apolo den-

<sup>13) -</sup> Embora aqui se trate da agricultura dos Mundurukú atuais, sejam anotadas duas informações, colhidas separadamente e em lugares distantes entre si, a saber uma por mim mesmo entre os Mundurukú aculturados do rio Cururú e outra pelo missionário Frei Angélico em uma maloca dos campos, em Dekudyem. Segundo estas informações, o sistema agrícola dos ancestrais mundurucú a respeito de auxílio mútuo e de propriedade da roça teria sido um tanto diferente. Dizem que, primitivamente, o grupo todo fazia um roçado grande para todos os membros da comunidade e que os direitos do indivíduo na roça se baseavam, justamente, naquele auxílio mútuo, na recompensa do servico prestado à comunidade. Ao lado desta asserção de uma roça coletiva, os informantes mencionam, igualmente, roças particulares das famílias, onde. não exclusiva, mas principalmente, cultivavam uma alimentação suplementar, acessória, como bananas, pimenta, etc. As notas colhidas, porém, não evidenciam claramente, se esta roça coletiva servia para o uso comum e diário do grupo ou ficava, sòmente, de reserva para casos de necessidade, para o auxílio dos velhos ou inválidos, para o sustento dos hóspedes ou como roça cerimonial para ajuda nas grandes festas. - Sôbre um tipo de roça de uso comum, embora de propriedade particular, entre os Tenetehara, ver: Wagley-Galvão (1948:139).

tro de sua parentela: filhos adultos, irmãos, cunhados, genros, etc. Este auxílio mútuo, porém, não é obtido espontâneamente, e sim, por meio de convites pessoais, feitos não coletiva, mas individualmente. O modo de fazer isto é muito simples : pede-se o auxílio e combina-se o dia e mais outras circunstâncias da ajuda. Não há danças convidativas ou coisa semelhante. dono da roça é importante acertar os dias de auxílio, porque tem que providenciar para êstes dias o rancho: carne, peixe, beijú. bebidas. Pois da aquisição dêste rancho depende a continuidade ou a interrupção dos serviços da roça. Quando são muitos os homens e o dono da roça não pode arrumar alimentação suficiente, trabalha-se com intervalos. Broca-se um ou dois dias e depois para-se, para caçar e pescar. Continua-se, mais tarde. com a derruba, da mesma maneira, "conforme a bóia", como dizem. Os intervalos ou, respectivamente, os dias de trabalho dependem, portanto, da provisão ou dos mantimentos existentes (14).

Assim se explica, também, porque homens e mulheres, a seu tempo, trabalham preferencialmente em grupos: porque trabalham a convite do dono da roça. Quando, porém, se trata do desfruto da roça já madura, então a família manifesta e exerce o seu direito particular de proprietários sôbre a roça. E, às mais das vezes, para arrancar a mandioca, homem e mulher ou os membros da família preferem ir a sós. Desfruta-se a roça, geralmente, sem o concurso dos outros ou do grupo. Eis, pois, a situação da família Mundurukú em relação à roça e plantação dentro da comunidade tribal: A família se baseia na comunidade, necessita e obtém desta mesma comunidade para os tra-

<sup>14) —</sup> O modo de convidar vizinhos e parentes para trabalhos em comum e de marcar os respectivos dias, existe também, nêste mesmo sentido de auxílio mútuo, entre os caboclos do Baixo Amazonas. Na região de Santarém, Alenquer, Óbidos, etc., chamam isso de "puxirum", "marcar um puxirum", "ir a puxirum", etc. Sem dúvida, tem êste costume raízes mais profundas e vem de longa data, da época em que o Baixo Amazonas ainda era terra de índios e de malocas. Em outras regiões, o "puxirum" traz o nome de "ajurí" (Rio Negro) ou também de "mutirão" (sul do país). Também Wagley (1949:106) menciona esta cooperação como "putirão" ou "convite". Veja-se ainda, Caldeira, 1956.

balhos de roça, auxílio mútuo; mas à família se reserva sempre os direitos exclusivos de propriedade, de uso e de desfruto de sua roça.

Como, porém, está a situação dos Mundurukú aculturados? Hoje, cêrca de quatro quintos dos Mundurukú abandonaram o sistema de convivência em comunidades tribais. Para êstes não há mais ligação direta à vida da maloca e suas comunidades se dissolveram. As famílias se emancipam. Não há mais casas em comum, mas cada família tem casa própria. Possuem, por isso mesmo e necessariamente, roça e plantação particulares. como cada família vive só, também cada homem ou cada família, faz individualmente o rocado. Isto fundamentalmente. devido às dificuldades existentes e por necessidade, conservouse êste elemento tão proveitoso: O auxílio mútuo. Convidamse os parentes e vizinhos para auxiliarem na roça e, por outra, vai-se ajudar os que prestarem seus serviços, da mesma maneira e nas mesmas condições, como, antigamente, o faziam no sistema da vida em comunidade.

Como conclusão essencial resulta daí que, entre os Mundurukú, divisão e execução dos serviços de roça conforme grupos de sexo e ciclos de trabalho, o sistema de plantação e a colaboração recíproca por meio de convites, são elementos de cultura dos mais estáveis. Permanecem e não se modificaram, essencialmente, mesmo depois da dissolução das comunidades tribais a que pertenciam, e da aculturação ao novo ambiente néo-brasileiro

Existe ainda um tipo de roça que, até certo ponto, poderia ser denominado de "roça comum". Este tipo aparece, porém, unicamente dentro da parentela em sentido mais estrito. Quando a parentela (por exemplo: as famílias de pai e filho ou de vários irmãos) está muito unida ou quando, por qualquer contratempo, um dos membros da família não pode mais fazer roça própria, mas pode auxiliar a fazer a roça do pai, irmão, filho, etc., então, por vezes, fazem um roçado em comum. Entende-se, porém, o conceito de "roça" em sentido absoluto: roça de maniva, de tubérculos. Pois sempre plantam ainda suas bananas, pimentas, etc., à parte, para o gasto particular, cada família por sí. Este tipo de "roça em comum" existe também (ou exclusi-

vamente?) fora da antiga comunidade, entre os Mundurukú aculturados. Observei um caso dêstes na própria missão, entre pai e filho, onde todos possuem casas próprias. Ambas as partes têm direitos iguais no desfruto da roça. Este tipo de "roça em comum" assemelha-se bastante ao conhecido entre os caboclos, como "roça de sociedade". A diferença entre os dois tipos, poderia ser estabelecida, talvez, assim: a "roça em comum" serve, diretamente, para o gasto e sustento das respectivas famílias interessadas no caso; a "de sociedade" é de contrato com bases e fins, geralmente, comerciais.

Uma vez que há propriedade, surge também o problema da herança. Cada plantação tem o seu dono, com todos os direitos de propriedade. Em casos de morte, o roçado passa para as mãos do filho mais velho, que, porêm, não é outra coisa mais do que "administrador" desta herança, com co-direito de usofruto. Herdeira é a família, representada pelo filho mais velho no sentido de que êle deve tomar conta do roçado, de que a família participa juntamente com êle. Quando não há família, os irmãos herdam a roça. Não havendo irmãos, são os outros parentes. Em todo caso, não se deixa perecer a roça. Desfrutase sempre a plantação.

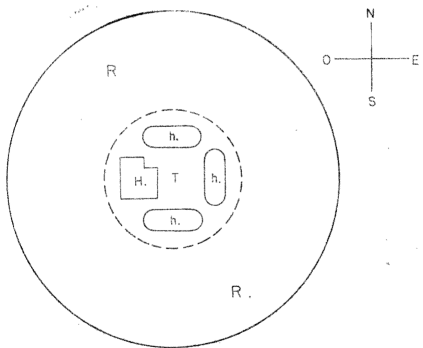
# 3. A roça e o grupo: migração intraterritorial

A primeira vista, muitas vezes, o roçado dos Mundurukú parece ficar longe da sua casa ou maloca. E de fato, frequentemente, é assim. Mas quase sempre isto é consequência de longos anos de vivência num só e mesmo lugar. Com o tempo, a terra ao redor das habitações torna-se fraca e exausta (15). É por êste motivo que o índio tem necessidade de procurar novas terras mais adiante e fazer as plantações sempre mais longe, de forma que, depois de um certo espaço de tempo, o grupo indígena, realmente, mora distante de sua fonte de alimentação, até que os próprios índios acham difícil o transporte do produto para a casa. Então, dá-se a vez de mudar a maloca para outro local

<sup>15) —</sup> É conhecida a completa inexistência de técnicas de fertilização do solo entre os índios das florestas amazônicas. Unicamente por ocasião da queimada de capoeiras, o solo já gasto recebe algumas substâncias fertilizantes, pelas cinzas.

mais favorável. E nesta ocasião, pode-se observar o sistema primitivo e, sem dúvida, mais ideal desta relação recíproca de roça e maloca.

No caso da mudança e da construção de uma nova maloca, esta fica no centro do novo roçado do tuxaua ou chefe do grupo. A forma tradicional da roça é arredondada, como já mencionamos. E no centro dela limpa-se o terreiro da nova aldeia, também redondo. Nêle se distribuem as casas num quadrado: a casa ou o barração dos homens (hoksa), aberto com a frente para leste e com a casa dos espíritos dos ancestrais (kaduke) ao lado; as casas ovais para as mulheres e crianças (hok-a) à direita e à esquerda, fechando-se o quadrado com outra hok-a no lado este, se houver necessidade.



III — Esquema de u'a maloca Mundurukú T: terreiro; H: hoksa; h: hok-a; R: roçados

O núcleo assim formado torna-se, então, um novo centro do grupo tribal, do clã ou sipe. Roça e maloca formam, pois, uma unidade e a maloca fica dentro da primeira roça. Nos anos se-

guintes, amplia-se o roçado mais para os fundos. E, se a terra não for própria, transfere-se a roça para mais adiante, e sempre mais adiante, até que, depois de uma série de anos, sente-se necessidade de transferir a aldeia e começar de novo. Origina-se, assim um ciclo de migração intraterritorial dos grupos.

Desta relação de roça e aldeia, ou também, de roça e comunidade, resulta pois, relativa pouca estabilidade local dos grupos tribais que, porém, não chega à formas de nomadismo, talvez nem às de um semi-nomadismo estritamente dito. De fato, existe uma certa migração dos grupos, resultantes das condições agrárias, pois é a terra que obriga o índio a mudar-se sempre de novo. Mas estas migrações são um processo lento que não se nota tanto ou acentuadamente, porque as mudanças de um lugar para outro, realizam-se só espaçadamente, dentro de decênios e porque se passam dentro de uma certa área bem definida que é justamente o habitat da tribo. Saindo, porém, êste movimento dos limites do território próprio, as causas devem ser procuradas, geralmente, em outras circunstâncias: em guerras, coação por outras tribos, ou como se nota entre os Mundurukú atuais, as influências do comércio e da extração da borracha. Mas, primitiva e normalmente, esta migração "interna", isto é, êsses deslocamentos e essas mudanças de grupos dentro da área própria da tribu, baseiam-se unicamente, nas ditas condições Já Martius disse dos Tupí do alto Tapajós, a frase agrárias. "Dedicam-se a uma agricultura primitiva e, por isso, citada: em sentido próprio, não são nômades; as suas malocas, todavia, não ficam invariáveis no mesmo lugar" (16). Éle, portanto, já notou êste movimento e reconhecera a agricultura como responsável pela maior ou menor estabilidade do índio em seu território. De fato, a mesma cousa pode dizer-se concretamente do Mundurukú. Ele não é nômade, justamente por causa da sua agricultura. Mas também, não é inteiramente estável em seu habitat pelo mesmo motivo, a agricultura que, pelo gasto das terras, o obriga a estas mudanças contínuas, que por fim, resultam em lentas migrações internas que aquí chamei de intra-territoriais.

<sup>16) —</sup> Martius, 1857:201.

- IV. TERMINOLOGIA INDÍGENA A RESPEITO DA ROÇA E PLANTAS DE CULTIVO
- 1) A RESPEITO DA ROÇA (17).
  - a) ferramenta:

enxada ferro de cova páu de cavar purure chit ip mararairarab ip

b) roça e serviço de roça:

roça (enquanto é trabalho do homem); êle diz:

roça (enquanto é trabalho da mu-

lher); ela diz:

brocar derrubar (mata)

queimar (mata)

coivara

encoivarar queimar a coivara

plantar (maniva)

capinar, 1.º limpeza limpar, 2.º limpeza arrancar mandioca

replantar

kat

ath why

ko

tyup tatabm

yup chign; yup chichign

imapign taipa

taipa chign; taipa chichign

taipa mapign

(masok) taisabm; (masok)

ip maum tip ogn karit ogn masok ta ogn

warabm ypu maum; yabi

kuon

<sup>17) —</sup> A transcrição foi adaptada, quanto possível, ao português. Note-se, porém:

w -- como no inglês

ü - como no alemão, porém mais curto

o - como "o" tremado em alemão, porém mais curto

r — sempre dental

s - sempre forte

z — sempre brando

Consoantes finais (como: k - p - t), sem explosão.

O acento tônico, se não fôr marcado de outra maneira, sempre fica na última sílaba.

# 2) A RESPEITO DAS PLANTAS DE CULTIVO.

| algodão (Gessypium)              | buru                     |
|----------------------------------|--------------------------|
| " qualidade grande               | buru chichi              |
| " qualidade pequena              | buru anan                |
| ananaz (Ananaz sativus), abacaxi | ipara                    |
| " qualidade grande, azêdo        | ipara chichi             |
| " qualidade do campo             | ipar <b>a dyő dyő</b>    |
| " qualidade sem espinhos,        |                          |
| doce                             | ipara biraprap           |
| " qualidade pequena              | ipara anan               |
| " qualidade pequena, ama-        | · ·                      |
| relo                             | ipara rem                |
| arroz (Oryza)                    | arúira                   |
| banana (Musa sapientum)          | aku                      |
| " qualidade São Tomé             | aku rabã chichi; (aku    |
| _                                | robő)                    |
| " Caiena ou                      |                          |
| Caiana                           | aku ánya                 |
| " Inajá                          | aku an an pa             |
| " Rôxa                           | aku pakpak               |
| " Branca                         | aku ritrit               |
| 77 27 29                         | aku rorot; aku rign rign |
| " dágua, Choro-                  |                          |
| na                               | aku ipapan; aku chik pa  |
| " (Musa paradisíaca); quali-     |                          |
| dade Pacova                      | aku chichi               |
| " qualidade Pacova grande        | aku ok pirut chichi      |
| ??                               | aku ok pirut an          |
| 77 29 39 39                      | aku hi ba beredn pa      |
| batata doce (Ipomoea batatas)    | wechik                   |
| " qualidade amarela              | wechik pakpak            |
| " doce qualidade meio roxa       | wechik tuitui            |
| " " branca                       | wechik ririt             |
| " (pintada por dentro)           | wechik pirā pararak      |
| cacau (Theobroma cacao)          | wadye                    |
| " manso, plantado                | wa <b>dye</b>            |
| " silvestre (às vezes plantado)  | wadye buruburu — pa      |

| ,,                            | 37        | (""          | 33         | )            | wadye akarap pa           |
|-------------------------------|-----------|--------------|------------|--------------|---------------------------|
| café                          | (Coffea)  | `            |            | •            | kape (ip)                 |
|                               |           | lium esp)    |            |              | murese; muroso            |
|                               |           | e branco     |            |              | murese ririt ta           |
| >>                            | "         | vermelho     |            |              | murese pakpak hat ta      |
| "                             | >>        | do campo     |            |              | murese krau               |
| cana                          | (Sacchar  | ium officin  | arum)      |              | kanya                     |
| cará                          | (Dioscore | ea)          |            |              | awai; puira               |
| " (                           | qualidade | e, dentro me | etade r    | ·ô-          |                           |
| 2                             | xo, meta  | de branca    |            |              | awai kurep (ta)           |
| " (                           | qualidade | meio escu    | ra         |              | awai pugnpugn (ta)        |
| 39                            | **        | meio escu    | ra         |              | awai ruirui               |
| 32                            | 32        | pretinha,    | pequer     | ıa           | •                         |
|                               |           | (põe na 1    |            |              |                           |
|                               |           | ra)          |            |              | awai tutu                 |
| **                            | 27        | ("parece     | não d      | 1e           |                           |
|                               |           | gente")      |            |              | awai panatyat             |
| ,,                            | >>        | "bola gran   | ıde"       |              | awai puira chik a a       |
| 77                            | 33        | fino comp    |            |              | 1 200                     |
|                               |           | branco       | -          |              | awai puira brechidn (pui- |
| **                            | 53        | de entres    | aca ve     | r-           | ra beredn; puira ririt)   |
|                               |           | melha        |            |              | awai puira ara be pak     |
| 9.9                           | "         | grande, ca   | rá-assu    | 1            | awai puira                |
| "                             | 33        | vermelho     |            |              | awai puira pakpak         |
| 23                            | 59        | redondo, v   | ermell     | 10           |                           |
|                               |           | e branco     |            |              | awai-ra                   |
| cuia (                        | (Crescent | ia)          |            |              | ua e; wa e                |
| curau                         | á (Brom   | eliacea)     |            |              | ipara he                  |
| fava; feijão (Phaseolus esp.) |           |              |            |              |                           |
|                               |           | grande       | _          |              | feijáu; wetoi             |
| **                            | 22        | pequeno      |            |              |                           |
| 29                            | 77,       | comum (      | pequer     | 10           | wetoi anan                |
|                               |           |              | compi      |              |                           |
|                               |           | da)          | *          |              | hadyorð                   |
| genipapo (Genipa americana)   |           |              |            | warem ap (a) |                           |
| jerimun (Cucurbita)           |           |              | yurumu (a) |              |                           |
| ingá (Inga)                   |           |              | chiriri    |              |                           |
| jamarú (Cucurbita; Lagenaria  |           |              |            |              |                           |

| Vulgaria   | s)                         | uai a; wai a                            |
|------------|----------------------------|-----------------------------------------|
| laranja (C | litrus)                    | yarai ip                                |
| limão (Cit | rus)                       | brimão, brimáu, brimáu                  |
| macaxeira  | (Manihot esp. (Palma-      |                                         |
| ta ?)      |                            | makachi                                 |
| macaxeira  | qualidade branca           | makachi taritat                         |
| ,,         | " amarela                  | makachi potpot                          |
| mamão (C   | arica papaya)              | asāu a                                  |
| " rô       | xo                         | asāu rom rom (asāu rem                  |
|            |                            | rem)                                    |
| manga (M   | angifera Indica)           | mãga, m <b>ãka</b>                      |
| manicuera  | (Manihot, esp.?)           | maso; manikue                           |
| 3)         | qualidade roxa na fo-      |                                         |
|            | lha                        | maso                                    |
| 53         | qualidade branca na        |                                         |
|            | folha                      | maso yubritat                           |
| maniva (N  | Ianihot utilissima)        | masok                                   |
| " qt       | ıalidade amarela           | masok pekpek                            |
| >7         | " de folha meio            |                                         |
|            | rðxa                       | masok tchukumai                         |
| 37         | " de folha gran-           |                                         |
|            | de                         | ma <b>sok yairipnyen</b>                |
| 27         | " de folha mes-            |                                         |
|            | mo roxa (pa-               | •                                       |
|            | raiso)                     | masok paraisu                           |
| 17         | " branca                   | masok tatya üm üm at                    |
| 33         | " de folha miu-            |                                         |
|            | da                         | masok anan                              |
| melancia   | (Citrullus vulgaris), car- |                                         |
| ne vern    | nel <b>ha</b>              | barãchi, burãsi-a                       |
| melancia ( | qualidade de carne         | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| branca     |                            | barãchi a biu chep nyen                 |
|            |                            | аа                                      |
| melancia   | qualidade pequena          | barāchi an an a                         |
| "          | " de carne rôxa            | barāchi rem rem a                       |
| milho (Zea | a mays)                    | mura, mora                              |
| " de       | bago <b>du</b> ro          | mora tyatya (ra)                        |
|            |                            |                                         |

" de bago mole

mudubi, amendoim (Arachis hypogaea)
pimenta (Capsicum)

" qualidade pimentão " cheirosa

" malagueta

" redonda tabaco (Nicotiana tabacum) tajá (Aracea esp.) qualidade do mato, plantado

tajá qualidade de cobra timbé (Paullinia? Serjania?) urucú (Bixa Orellana) mora tya am am (ta); mora hat

wenambone
achi (a)
achi chichi (a)
achirew
chi kai (a)
achi kurêtanyen (a)

poririt kurudyudyut sã ok, sã ok papa tyuku (a)

he; e

#### BIBLIOGRAFIA

- BATES, HENRY WALTER, 1944 O Naturalista no Rio Amazonas. Ed. Nacional. Série Brasiliana, V. 237-237 A. São Paulo.
- CALDEIRA, CLÓVIS, 1956 Mutirão; formas de ajuda mútua no meio rural. Ed. Nacional. Série Brasiliana, V. 289, São Paulo.
- HORTON, DONALD, 1948 The Mundurucu. In Handbook of South American Indians, vol. III: 271-282, Ed. Julian Steward, Smithsonian Inst. B:A. E. Bull. 143, Washington.
- MARTIUS, KARL F. P. von, 1867—Beitraege zur Ethnographie und Sprachenkunde Suedamerika's zumal Brasiliens, Bd. 1, Leipzig.
- Monteiro Baena, Antônio Ladislau, 1843 Observações ou notas ilustrativas dos três capítulos da parte segunda do Thezouro descoberto no Rio Amazonas. Rev. Inst. Hist. Geogr. Bras., vol. 19, Rio de Janeiro.
- MURPHY, ROBERTO E YOLANDA, 1954 As condições atuais dos Mundurucú. Inst. Antr. Etnogr. do Pará. Pub. n.º 8, Belém.
- WAGLEY, CHARLES, 1949 The Tenetehara Indians of Brazil. Columbia Univ. Press, New York.
  - 1957 Uma comunidade amazônica (Trad. Clotilde S. Costa). Ed. Nacional, Série Brasiliana, V. 290, São Paulo.
- WAGLEY, CHARLES E E. GALVÃO, 1948 The Tenetehara. In Handbook of South American Indians, vol. III: 137-148, Ed. Julian Stewart, Smithsonian Inst. B: A. E. Bull. 143, Washington.

